Salmo 103 (102)
'Di Davide.

Benedici il Signore, anima mia,

quanto € in me benedica il suo santo nome.
2Benedici il Signore, anima mia,

non dimenticare tanti suoi benefici.

3Egli perdona tutte le tue colpe,

guarisce tutte le tue malattie;

“salva dalla fossa la tua vita,

ti corona di grazia e di misericordia;

Segli sazia di beni i tuoi giorni

e tu rinnovi come aquila la tua giovinezza.

®I1 Signore agisce con giustizia

e con diritto verso tutti gli oppressi.
"Ha rivelato a Mos¢ le sue vie,

ai figli d'lsraele le sue opere.

8Buono e pietoso ¢ il Signore,

lento all'ira e grande nell'amore.

®Egli non continua a contestare

e non conserva per sempre il suo sdegno.
Non ci tratta secondo i nostri peccati,
non ci ripaga secondo le nostre colpe.

1Come il cielo ¢ alto sulla terra,

cosi e grande la sua misericordia

su quanti lo temono;

12come dista I'oriente dall'occidente,

cosi allontana da noi le nostre colpe.
13Come un padre ha pieta dei suoi figli,
cosi il Signore ha pieta di quanti lo temono.

4Perché egli sa di che siamo plasmati,
ricorda che noi siamo polvere.

15Come I'erba sono i giorni dell'uomo,
come il fiore del campo, cosi egli fiorisce.
8o investe il vento e pili non esiste

e il suo posto non lo riconosce.

"Ma la grazia del Signore & da sempre,
dura in eterno per quanti lo temono;

la sua giustizia per i figli dei figli,

Bper quanti custodiscono la sua alleanza

e ricordano di osservare i suoi precetti.

1911 Signore ha stabilito nel cielo il suo trono
e il suo regno abbraccia I'universo.

20Benedite il Signore, voi tutti suoi angeli,



potenti esecutori dei suoi comandi,

pronti alla voce della sua parola.
21Benedite il Signore, voi tutte, sue schiere,
suoi ministri, che fate il suo volere.
22Benedite il Signore, voi tutte opere sue,
in ogni luogo del suo dominio.

Benedici il Signore, anima mia.

Questo salmo e un inno di celebrazione, un canto gioioso di riconoscenza, una meditazione sulla
fragilitd umana riferita alla misericordia eterna di Dio; sulla molteplicita dei pensieri e delle forme
letterarie domina un'unita di fondo che e definibile attraverso le parole della prima lettera di Giovanni, 4, 8:
"Dio & amore™. 1l salmo puo essere diviso in tre parti: vv. 1-5, Invito alla benedizione; vv. 6-19, Inno
alla misericordia di Dio; vv. 20-22, Conclusione della benedizione.

Invito alla benedizione (vv. 1 - 5). Nel linguaggio biblico il termine benedizione esprime particolarmente
la forza che l'uvomo ottiene da Dio e con la forza il successo, la felicitd, il benessere.

w.1-2: "Benedire Dio e il suo santo nome" significa proclamare la sua generosita sconfinata che si
effonde nell'umanita, nella storia e nell'universo. La preghiera si apre con una nota di ottimismo e di fiducia.
Questo invito alla lode é rivolto dal salmista a se stesso in una specie di dialogo psicologico che si ritrova
anche in altri salmi (salmo 104, 1: "Benedici il Signore, anima mia, Signore, mio Dio, quanto sei grande™;
salmo 42-43: "Perché ti rattristi anima mia?... Spera in Dio"). La realta piu profonda dell'uomo e stimolata
a "benedire" e a "non dimenticare™ Dio, secondo I'esortazione di Dt. 6, 12: "Guardati dal dimenticare il
Signore...: e Dt. 8, 10: "Benedirai il Signore Dio tuo... Guardati bene dal dimenticare il Signore™). Non si
tratta di una lode al Signore, ma di un'esaltazione pura della sua benignita, che & descritta in tre esempi:

v.3: 1l primo beneficio é il perdono dei peccati. Ad esso si associa la guarigione fisica, che nella logica della
spiritualita veterotestamentaria della retribuzione, & segno del perdono del peccato, causa della malattia.

v.4: Tutte le sofferenze fisiche sono quasi una spia del nostro lento procedere verso la corruzione della morte.
Allora Dio allontana la fossa, la tomba che, come un baratro, & spalancata per inghiottire I'uomo. Ma la
benedizione é soprattutto ""grazia e misericordia™; & la fedelta del Signore al suo patto.

v.5: Questi doni del Signore si manifestano concretamente nella “sazieta dei beni" che si esprime
soprattutto nell’estensione e nella qualita degli anni. Come Isacco, il figlio della benedizione, che fu “sazio di
giomi" (Gn. 35, 29), l'anziano fedele sa che anche il progressivo affievolirsi della sua esistenza puo essere
vissuto diversamente, nella coscienza della vicinanza di Dio.

Inno alla misericordia di Dio (vv. 6 - 19):
w.6-7: Non c'¢ vicenda personale che non venga inserita nell'esperienza collettiva vissuta da Israele.
L'Esodo, il piu alto segno della misericordia di Dio, € la chiave di lettura dei doni che ogni fedele riceve nella sua
vita privata. Ogni gesto, anche piccolo, viene inserito nella trama delle grandi opere di Dio.
w.8 -10: Dopo aver citato il testo di Es. 34, 6-7, il pensiero si fissa sul perdono di Dio. Il v 9 é una sintesi della
predicazione profetica al riguardo: "'lo non voglio discutere sempre, né essere sempre adirato " (Is. 57, 16; "Non
conservero l'ira per sempre" (Ger. 3, 12). Dio nel suo amore non sa applicare con matematica freddezza la
sua giustizia.
w.11 - 13: L'inno alla misericordia di Dio si allarga in una successione di tre immagini. Le prime due sono
complementari e definiscono le dimensioni dello spazio, verticale e orizzontale. In questa logica d'amore le nostre
colpe sono allontanate da noi. La terza immagine si riferisce alla profondita psicologica dell'amore paterno.
Accanto allo schema nuziale (Os. 2) e a quello materno (Is. 49, 15), la Bibbia delinea spesso la fisionomia di
Dio sotto il profilo di padre. Arriviamo a capire che I'uomo appartiene realmente alla famiglia di Dio attraverso
lincarnazione di Gesu Cristo che si fa fratello di tutti gli uomini, facendoli figli di Dio.
w.14 - 16: In questi versetti € descritta una forte antitesi che contrappone la caducita dell'uomo all'eterna
misericordia di Dio. L'uomo é fatto di terra ed ha tutta la consistenza della polvere. Quindi Dio non vuole
infierire su questo avversario cosi sproporzionato, che con il peccato crede di essere assurto all'altezza di un
titano, ma che in realta & un essere piccolissimo. L'uomo e un fiore meraviglioso, ma se il vento del deserto gli
2



piomba addosso, sparisce.

w.17 - 19: Alla fragilita umana si oppongono nell’eternita la "grazia e la giustizia” di Dio. Cioé il suo amore
misericordioso che supera le generazioni. La misericordia supera il tempo oltre lo spazio, perché il suo regno
abbraccia l'universo e nulla puo sottrarvisi.

Conclusione della benedizione (vv. 20 - 22). Come nella finale di un coro, tutte le voci e tutti gli strumenti
musicali sono chiamati ad unirsi in un immenso canto di benedizione. Ad esso partecipano soprattutto gli
angeli, descritti come "messaggeri pronti alla voce della sua parola™. Ai cori angelici sono invitate ad unirsi tutte
le creature, disperse per tutte le regioni dell'universo, *dominio " del Signore.

Trasposizione cristiana - Tutto quello che il salmo ha cantato trova il suo compimento nel Cristo. La
venuta di Gesu e opera della misericordia di Dio. Se rileggiamo la parabola del figliol prodigo (Lc. 15, 11-32),
abbiamo un'idea di chi & Dio Padre e di chi siamo noi. Oppure possiamo riascoltare le parole di Gesu in croce:
"Padre, perdonali, perché non sanno quello che fanno™ (Lc. 23, 34). "Quando si sono manifestati la bonta di
Dio, salvatore nostro, € il suo amore per gli uomini, egli ci ha salvati non in virtt di opere di giustizia da noi
compiute, ma per sua misericordia, mediante un lavacro di rigenerazione e di rinnovamento nello Spirito
Santo..." (Tt. 3, 4).

Sul v 14 San Gregorio Magno ha fatto questo commento: "Cosa c'e di strano se lo conosce tutto (il fango)?
Ma il suo modo di conoscere il nostro fango fu quello di assumerlo per amore”. La parola pitu completa che
potrebbe tradurre anche la conclusione del salmo 103, & compendiata in Ef 2, 4 ss: "Dio, ricco di
misericordia, a causa del suo grande amore col quale ci ha amati, ha vivificato insieme con Cristo anche noi,
che eravamo morti nei peccati...".

Domande per la riflessione personale:

Che cosa mi ha colpito di piu in questo salmo?

Sono piu incline alla benedizione del Signore o a lamentarmi di lui?

So riconoscere tutti i suoi benefici e chiamarli per nome?

Come vivo l'esperienza del perdono?

Sono disposto ad accoglierlo e a donarlo nella fede e nell'amore gratuito?
Sono persona capace di gioire per le cose semplici e comuni?

Quale posto sono pronto a dare nella mia vita all'esperienza spirituale di Dio, per lasciarmi plasmare
dall'amore che mi libera dalla possessivita e dalla chiusura?

Sono capace di ricominciare sempre di nuovo nel dono di me stesso?

In quale versetto del salmo mi riconosco piu facilmente?



